
7 副刊 2026年2月6日 星期五 责任编辑:顾芷蘅/版式:陈猛

“一二三四五六七，万木生芽是今日。”2 月 4 日，我们迎

来二十四节气之首的立春。

一年之计在于春。古籍《群芳谱》云：“立，始建也。春气

始而建立也。”立春后，多地气温逐渐回升，春耕就要在我国

不少地区陆续开始了。一些隆重又热闹的迎春劝耕习俗，也

会在这个时节开展。

在武陵山区的贵州石阡县，劝农耕作的“春官”们正在走

村串户，用一场场说唱演出，来迎接春天的到来。

“说讲耕来就讲耕，型耙铧口好耕春……”在石阡县花桥

镇，52 岁的“春官”张金回头戴“春官”帽、身着“春官”服、手持

木质“春牛”，走到村民家中，用地道的方言说唱“春词”，提醒

农户及时耕作，不误农时。

“石阡说春”，是当地世代流传的一种民俗，可追溯至唐

代。2016 年，“石阡说春”作为“二十四节气”的扩展项目被列

入联合国教科文组织人类非物质文化遗产代表作名录。

“石阡说春”分为“说正春”和“说野春”。“说正春”有固定

春词，其主要内容包括“二十四节气歌”“渔樵耕读”等“春

词”，内容涵盖历史、地理、人文等方面。“说野春”也叫“说耍

耍春”，主要有“开财门”“颂主人”“说茶”等“春词”，内容丰

富、灵活多变。“春官”挨家挨户宣讲节气农事，往往是未见其

人先闻其声。

“走到农户家，首先是‘开财门’，再是‘说春’，最后是‘送

福’……”张金回说，这项技艺他是从父辈那里学来的，如今

他又传给了年轻徒弟，一代接续一代。

在石阡，每到立春前后，就有上百名“春官”外出，为人们

送去隆重的“说春”演出，全县还在不断壮大这支队伍，让这

一流动的说唱“春景”持续在本地生根发芽。

十里不同风，百里不同俗。拥有“文化千岛”美誉的贵

州，其立春民俗活动也多姿多彩。贵州省非物质文化遗产保

护工作专家委员会副主任谢彬如说，除了“石阡说春”，贵州

还有苗族跳花节等特色民俗活动，大都体现出“迎春、劝农、

祈福”的寓意。

民以食为天，我国地域辽阔，立春时节的饮食习俗在南

北方不尽相同。比如品尝“春味”美食的“咬春”，在北方一些

地区，人们要吃萝卜片、吃春饼；而在南方一些地区，食客们

则偏爱清炒香椿、茼蒿、芦笋等蔬菜，或是将其与鸡蛋、面粉

和在一起煎至金黄，咀嚼来自春天的美味。

立春时节，当我国北方不少地区还是一片冰天雪地的

景象时，南方部分地区的春耕春种已经开始了。立春前

后，冷暖空气交替频频出现，农业专家提醒，及时预防“倒

春寒”天气对农作物造成危害，做好防冻保苗、加强病虫害

防治。

时序轮转，春天正悄然而至，大自然的生命力正在萌动，

冰雪终将消融。让我们在这美好时节中，紧跟春的步伐，开

启一场共赴春天的约会。

新华/传真

■ 民俗趣谈

火舞春归的“燂春”
在许多地方，迎春不靠“看”，而靠“火”。这把火，名“燂

（音 tán）春”，亦称“焜（音 kūn）春”，是浙江南部立春时的传

统民俗。清代文献中记载，浙江丽水立春日，家家抱来樟树

枝、皮、叶，与杂柴共置堂屋点燃。人们提着枝叶在其中燃烧

的铁镬（音 huò，类似平底锅）穿行各室，樟木烟香裹挟着驱

湿杀虫的实效，将冬日湿气一扫而空，更令人心旷神怡。火

焰噼啪如春雷，民间信其“霹雳”声能震退邪祟。仪式后，便

是从早到晚的“春酒宴”——走亲访友，开怀畅饮，醉卧路边

亦成趣事。

人们用这把“立春火”，既务实又浪漫地完成了寒冬向

新春的跨越，藏着“顺时而为”的生活智慧与对春天的热切

期待。

千年童趣戴“春鸡”
立春日，最俏皮的要数“春鸡”头饰——唐代宫廷用彩绸

羽毛扎成小鸡，戴在孩童鬓边，取“鸡鸣报春”之意。

宋代更添雅趣，《岁时广记》记载，宋太宗亲制《斗春鸡》

小曲，让宫中乐工在立春日奏响。这股风潮很快吹入民间，

汴京街头更是人人争戴“春鸡”。民间戴“春鸡”讲究“男左女

右”，彩布缝制、棉花填充，缀着彩线尾巴和红辣椒，寓意“祛

病消灾”。现在，很多地区还保持着这种习俗。

节
气
之
美 立春：“春官”来催耕立春

为二十四节气开篇
2 月 4 日立春。中华先民在四季流

转中创立了二十四节气，立春是开篇。
东风吹化冻土，草芽钻出地面，天地间
最柔软的生机开始涌动。3000 多年来，
它是自然节律，更是文化印记。

作为立春饮食习俗，春饼的历史可追溯至唐代。

民间手工艺人在山东省临沂市郯城县街头售卖自己

缝制的“春鸡”。

新华/传真

“圭表测影”示意图。

古人如何“捕捉”立春
立春，是农耕时代农民田间地头的

经验，是中国人时间秩序中第一个也是

最重要的刻度。

在没有精密仪器的时代，这个刻度

并非凭空想象，而是古人通过精妙的方

式“测量”出来的。最古老可靠的方法

是“圭表测影”。早在公元前 20 世纪左

右的陶寺遗址时期，我国中原地区已使

用圭表测影法计时。后来，古人通过测

量正午时分标杆影子的长度变化来确定

节气。一年中影子最长之日为冬至，最

短为夏至。立春，正是日影从冬至最长

向夏至最短过渡中的一个关键转折点。

当影子缩短到特定长度，即太阳到达黄

经 315°时，立春便至。考古学者沈志

忠在《二十四节气形成年代考》中提到，

这套方法在商周之际（约公元前 11 世

纪）已相当成熟，用于确定立春等关键

节气，以指导国家祭祀与农耕。

在中国最早的农书《夏小正》中，已

有“正月启蛰”的记载，这被视为立春节

气最早的雏形。至战国，《礼记·月令》

正式确立了“立春”的名称，书中描述

“蛰虫始振”，土地下的生命开始萌动。

除了这些基于现实观察的记载，古人对

春天的认知也充满了浪漫的想象。《左

传》中提及一种叫“青鸟”的神鸟，传说

它专司“启春”，它的出现便是春天来临

的信号。从观察物候到确立节气，古人

对春天的认知在秦汉时期凝练为完整的

二十四节气体系。

对于节气的“测量”，还有一种更富

想象力的方法是“律管候气”。东汉《后

汉书》记载：“为室三重，户闭，涂衅必

周，密布缇缦。”在这样一间做好各种防

风措施的三重密室中，内设木案，按十

二方位摆放十二律管，对应十二个月

份。律管内填入嫩芦苇秆内壁薄膜烧制

成的灰，管口覆以轻薄丝织品。当对应

节气的“地气”来临时，相应律管内的灰

烬便会被气息吹动，甚至飞扬而出，这

便是“气至灰飞”。立春对应的，便是正

月之律“太簇”（十二律之一，阳律，取万

物动生，簇地而出之意）。

除 了 严 谨 的 实 验 ，亦 有 天 才 的 直

觉。《隋书》记载，北齐能人信都芳不仅

精于律管候气，更能仰观天象云色而知

节气将至。一次与人交谈，他忽指天

空：“孟春之气到了！”旁人急去查验对

应的律管，管内灰烬果然飞扬应验。他

甚至制作了二十四具“轮扇”埋于地下，

每至一节气，相应轮扇便自动转动，堪

称古老的“节气自动化监测系统”。

从测量日影到聆听地气，立春，从缥

缈的自然气息，变成了可观测、可验证、

可期待的时间坐标。

周代迎春大典“授民以时”
自周代起，迎春便成为国家最重要

的典礼之一。其核心逻辑，是用一整套

庄严的青色仪轨，向春天致以最高敬意。

《礼记》载，立春前

三日，太史令需禀告天

子：“某日立春，盛德在

木。”天子随即斋戒，以

示虔敬。到了东汉，这

套迎春仪典已发展得

极为完备隆重。据《后

汉书》记载，立春当日，

皇帝需亲率三公九卿、

诸侯大夫，前往东郊举

行迎春大典，祭祀的主

神是执掌草木萌发的

“青帝句芒”。

整个仪式现场，堪

称一片精心布置的青

色海洋：皇帝乘坐的是

青色的“鸾路”车，仪仗

高举青色的旌旗，所有

参与的官员都必须身

着青色朝服。乐官奏

起象征春季的《青阳》

之乐，64 名舞者庄重跳

起《云翘》之舞。仪式

结束后，太傅、司徒以

下官员都会按品级获

得细绢赏赐。这场盛

大的青色典礼，既是对

天地节律的崇高致敬，

更是朝廷向天下宣告

其“顺应天时、授民以时”的仪式。

在“迎春”活动之外，还有更为质朴

的“迎气”活动。同样在东郊，百姓们举

着青旗、头戴青巾，一个穿着青衣的小

童预先站在田野中，当人们感觉春意萌

动时，便向他行礼。整个过程简洁如与

春天的一次默契照面：“我们准备好开

始新的一年了。”更具劝农色彩的“鞭春

牛”习俗也由此演化而来，成为立春日

一项重要的仪式。

宋代翰林殚精写“春帖”
唐宋时期，立春的迎春仪式从庄严

的国家祭典轻盈地跳入了热闹的市井生

活。它不再仅被仰望和恭迎，更被巧妙

地戴在头上，贴在门上，成为一场全民

参与的美学实践与文学狂欢。

最引人注目的是佩戴在头上的春

意。女子云鬓旁，彩帛裁制的“春幡”随

风轻扬；男子所戴的幞头（一种头巾）

上，也多了几枝应时的罗帛花朵。晚唐

温庭筠的“碧烟随刃落，蝉鬓觉春来”，

便描绘了女子巧手裁剪、簪戴春幡的生

动画面。这股风潮源自汉代仪仗中的青

旗，在唐宋时飞入寻常百姓家，成了人

手可及的时髦饰品。连八十岁的南宋诗

人刘克庄都欣然赶潮，幽默赋诗：“都忘

满镜星星发，带了春幡便出嬉。”

宫廷自然引领着更高规格的时尚。

唐代《文昌杂录》记载，立春日要赏赐高

官“彩胜”，大臣需列队大明宫紫宸门外

谢恩。宋代将此制精细化，《梦粱录》详

载按品级“簪戴”：宰相可得十八朵大花

配十朵栾枝，最低级的祗应人（宫廷或

官府的专职侍从）也能得两朵。材质亦

分等级：高官用罗帛，中阶用杂色罗，将

校用绢花。立春日朝会，百官冠盖之上

花团锦簇，殿堂瞬间化作“御花园”。而

寻常人家则发挥巧思，“剪纸为春幡”，

用彩纸剪出“闹蛾儿”“斗蝶”“长春花”

等花样，亲切又活泼。

同 时 ，一 种 张 贴 于 门 户 的 迎 春 方

式——贴“春帖”，在宋代宫廷发展为

一 项 雅 致 的 文 化 仪 式 。 它 源 于 晋 代

“贴宜春”（贴称颂春天或春天祝福的

条幅），宋代则由翰林学士在立春前创

作五言、七言绝句，再由工匠以金线绣

于红绸，张挂于宫门。据宋代周辉《清

波杂志》记载，这些春帖“不特咏景物

为 观 美 ”，更 常 暗 含 规 谏 之 意 。 欧 阳

修、苏轼等便善用此道，北宋名臣司马

光 有 四 首 春 帖

诗 ，因 为 格 调 高

雅 ，甚 至 成 了 后

世 的 标 准 范 文 。

比 如“ 璧 带 非 烟

润 ，金 铺 霁 景

鲜。绣功添采缕，和气入繁弦。”整首

诗通过“璧带”“金铺”等意象，展现了

宫廷的奢华，又以“和气”“繁弦”传递

出祥和的氛围，是宋代宫廷诗的典型

风格。

创作春帖是件凝聚才思与智慧的

“苦差”。宋代僧人惠洪在《冷斋夜话》

中记有一桩趣事：某年立春正好赶上温

成皇后的丧期，按理说可以不用进献诗

帖了，但宫里要求照常。欧阳修正在发

愁怎么写才得体，他的同事王珪已经张

口吟出一首：“昔闻海上有三山，烟锁楼

台日月间。花似玉容长不老，只应春色

在人间。”通过海上仙山、不老花容等意

象既含蓄致敬逝者，又自然点出春回人

间，在礼制与诗意间找到了完美平衡。

欧阳修对王珪的才思敏捷大加赞叹，此

事后来成为翰林院的一段佳话。因创作

春帖费心费力，南宋诗人杨万里曾在诗

中感慨：“一生幸免春端帖，可遣渔歌谱

大章。”这份庆幸，恰恰道出了翰林学士

们年复一年完成这项“命题作文”的殚

精竭虑。

明清舌尖上的“咬春”
立春，不仅是一场视觉与文学的盛

宴，更是一次唤醒味蕾的盛宴。中国人

用“咬春”这一生动说法，将迎春的喜

悦，实实在在化为美食享受。

明清时期，“咬春”已成为跨越阶层

的全民习俗，并拥有了这个极具动感的

名字。其实早在晋代，就有“食春”的记

载——“五辛盘”，将葱、蒜、椒、姜、芥等

辛 辣 蔬 菜 合 食 ，意 在 驱 寒 振 阳 ，并 因

“辛”与“新”谐音成为迎春符号。宋代

时，此习俗升华为宫廷礼仪。据《宋史》

记载，立春日，皇帝要向重臣赏赐“春

盘”，盘中装有萝卜、春饼、生菜等新鲜

时令食材。这份来自皇宫的仪式感，如

同种子，将“立春食鲜”的习俗播撒到广

袤的民间。

明清时，“食春盘”发展为更大众化

的“咬春”。明代《酌中志》记载：“立春

之时，无贵贱嚼萝卜，曰‘咬春’。”一枚

清脆的萝卜，成了春日信物。清代“咬

春”的内涵愈发丰富，据《上海县志》载，

立春日“茹春饼，以生菜作春盘”蔚然成

风。地道的吃法，是用烫面烙得薄如蝉

翼的春饼，卷上水灵的生菜和爽脆的萝

卜丝，一口咬下，满嘴都是早春的清新。

“咬春”亦成为亲友欢聚的由头。康

熙时期的《登州府志》载，民间观春后

“约亲厚者聚饮，名曰‘春宴’”；道光时

期的《招远县志》也录有“戴花饮酒，谓

之‘吃春宴’”的场景。这类聚会，江西

称“会春客”，在湖北则雅称“春台席”，

名称虽异，其乐融融共享春意的内核却

相通。

地域的广阔更催生了“咬春”的百般

花样：北京人讲究用春饼卷“盒子菜”，

集酱肉、肚丝、豆芽、韭菜等食材于一

卷；南方地区流传“啃甘蔗、咬白萝卜”

的俗语，取甜头、好彩头之意，还有地方

将春饼精致化为油炸春卷，因其形态之

美还被列入清代的满汉全席。舌尖之

上，一幅立春食俗的斑斓地图缓缓展

开，并流传到现在。

清代压轴大戏“彩亭”闹春
吃饱喝足，春天最热闹的戏码才真

正开场。立春的压轴大戏，从来不在宫

廷与室内，而在热闹的街头。清代，一

种叫作“彩亭”的全民狂欢，将迎春的庆

典推至高潮。

这场热闹，往往从官府的仪仗队伍

开始。清代的《帝京岁时纪胜》记载，清

初的北京，迎春仪仗中已有“舁（音 yú）

以彩亭，导以仪仗鼓吹”的记载。到了

地方上，花样就更多了。就像康熙年间

《汾阳县志》里写的，迎春队伍里，街坊

邻里扮成渔夫、樵夫、农夫、书生等模

样，戏曲艺人表演着各种戏剧片段。他

们组成十二个行当，各自手持道具或旗

帜作为前导队伍，后面还跟着装饰华丽

的彩楼，引得城里乡下的男女老幼聚集

围观。

最 有 看 头 的 ，还 得 是 四 川 的“ 高

妆”。据清光绪年间的《筠连县志》和

《射洪县志》记载，这可不是简单的游

行，而是技术活：当地人挑选年幼的艺

人装扮成仙童仙女，立于高达丈余的铁

架之上，由数名壮汉抬着，在鼓乐声中

巡游街市。孩童凌空而立，向下方人群

挥袖致意，其惊险与炫目，堪称古代街

头“高空艺术”。

在浙江一带，又不一样。清代乾隆

时期《缙云县志》里说，不光大人看热

闹，小孩儿也参与进来。他们朝游行的

队伍抛撒茶叶、米和豆子，觉得这样能保

一年平安健康，无病无灾。这场面，既像

是祈福，又像是一场盛大的街头游玩。

从北方的仪仗，到四川的杂技，再到

江南童子的祈福游玩，“彩亭”的形式千

变万化，但那份全城沸腾的热烈与喜

悦，却别无二致。清代光绪年间《梁山

县志》里“城乡老幼竞看”的描述，把那

种翘首以盼、摩肩接踵的现场感写得活

灵活现。这已经不是

官府单方面的仪式，而

是成了街坊邻里共同

出力、一起欢乐的年度

大戏。此后，立春的庆

祝形式愈发贴近生活，

除“彩亭”外，还演化出

“春官”送福等富有烟

火气的习俗。

如 今 的 立 春 ，春

饼、春卷仍是餐桌上的

“咬春”主角，而汉服爱

好者簪戴春幡，孩子们

的立春手作活动，则为

传统习俗增添了更多

新意。“立春登山”“公

园观鸟”等迎春方式日

渐流行，短视频里的节

气知识、社交平台上的

时 令 分 享 ，更 让 这 份

春意在数字时代鲜活

生动。当春风拂过柳

梢 ，我 们 听 见 的 不 只

是 季 节 的 脚 步 ，更 是

祖 先 穿 越 时 空 的 低

语：“春来了。”

刘浩然

陈猛/制图


